
17 18

S.  211f. zur ‚Ereignisabfolge‘ im Kontext von Pom-
peius’ Traum). Dabei sollte aber in noch höherem Maß 
beachtet werden, dass auch Historiographie und Bio-
graphie sich gezielter literarischer Strategien bedienen, 
sodass die Interaktion zwischen den Gattungen sich 
komplexer darstellt. In Ansätzen erfolgt eine solcher 
Vergleich, wenn die Verwendung von bildsprachlichen 
Elementen bei Plutarch und Cicero herangezogen wird 
(S. 338–343). Schließlich müsste als Gegenprobe auch 
der Einsatz der Bildsprache in anderen Epen (und wie 
ansatzweise gezeigt auch bei Seneca tragicus) stärker 
im Hinblick auf deren Funktion im Kontext der Figu-
renkonzeption untersucht werden. Leider bleiben die  
Analysen jedoch meist auf eine Feststellung inter-
textueller Bezüge zwischen den Gleichnissen selbst 
beschränkt, obwohl sich auch hier durchaus über die 
bisherige Forschung hinausführende Beobachtungen 
�nden (etwa auf S.  76 zum Ersatz des Kriegspferds 
durch das Rennpferd im Kontext des Bürgerkriegs 
als ‚Wettkampf ‘). Die Markierung solcher Bezüge 
(zum hier vorausgesetzten Konzept der ‚o�enkundi-
gen‘ Intertextualität aus der Rezipientenperspektive 
vgl. Kap. 2.2) überzeugt aber nicht in jedem Fall (z. B. 
S.  106 zu Catull 64,338–341 als angeblichem Prätext 
von BC 5,403–508). Erst in einem kurzen Abschnitt im 
Schlusskapitel (5.0) wird Lucans eigenständige Gestal-
tung der Gleichnisse auf einer übergreifenden Ebene 
mit der seiner epischen Vorgänger Homer, Apollonios 
Rhodios und Vergil verglichen und eine Entwicklung 
hin zu einer komplexen und systematischen Bildspra-
che im Dienst der Figurenkonstellation und der Deu-
tung des Epos insgesamt postuliert.

Die Bibliographie weist eine repräsentative Auswahl 
aus der älteren und neueren Literatur auf und berück-
sichtigt die meisten einschlägigen Titel, auch wenn 
einige Lücken vor allem im Bereich der Bildsprache 
wohl unvermeidlich sind (z.  B. A. Loupiac, La poé-
tique des éléments dans La Pharsale de Lucain, Bruxelles 
1998; zu Caesar und Pompeius vgl. jetzt auch H. J. M. 
Day, Lucan and the Sublime: Power, Representation and 
Aesthetic Experience, Cambridge 2013). Merkwürdiger-
weise sind aber gerade die beiden in derselben Reihe 
erschienenen Dissertationen von Lisa Sannicandro  
(I personaggi femminili del Bellum civile di Lucano, 
2010) und von Daniel Groß (Plenus litteris Lucanus: Zur 
Rezeption der horazischen Oden und Epoden in Lucans 
Bellum Civile, 2013; ebenfalls mit einem Methoden-
kapitel zur Intertextualität) nicht zitiert, obwohl in 
anderen Fällen neueste Literatur durchaus noch einge-
arbeitet wurde.

Die Gestaltung des Buches ist im Allgemeinen leser-
freundlich, auch wenn die Fußnoten etwas komprimiert 
hätten werden können. Die Interpretationen werden 
anhand vieler Originalzitate illustriert, denen jeweils 
eine Übersetzung beigegeben ist; die eigenen Überset-
zungen der Lucan-Passagen versuchen dabei die Bilder 
möglichst textnah zu vermitteln (o" werden Überset-

zungsvarianten diskutiert), enthalten aber leider Fehler 
(nur ein Beispiel: BC 10,465 auf S. 130 ultorem metuens 
regnique fugaeque ist nicht als „weil sie die Rache des 
Königshauses und ihre Flucht fürchtete“ zu übersetzen, 
sondern als ‚weil sie [sc. Medea] den Rächer [sc. Aee-
tes] seines Königreiches und ihrer Flucht fürchtete‘). 
Auf die Tabellen folgt auch ein (mit über zehn Seiten 
alleine zu Lucan) extrem detaillierter Stellenindex. 
Druckfehler und sprachliche Versehen �nden sich rela-
tiv wenige, dagegen einige inhaltliche Irrtümer (z.  B. 
S. 76 und 149: Elisches, nicht Eleusisches Rennpferd), 
etwa wenn weibliche Forscherinnen mit männlichen 
Pronomina bezeichnet sind (so z. B. [Helga] Nehrkorn 
auf S. 13 [korrekt dagegen auf S. 79 Anm. 157], [Berthe 
M.] Marti auf S. 109 Anm. 218, [Susan H.] Braund auf 
S. 306 Anm. 584).

Insgesamt liegt hier eine lesenswerte Studie vor, die 
Lucans Bildsprache und deren innovative Funktion 
im Epos anschaulich vor Augen führt, aber auch nach 
eigener Aussage der Verfasserin (S. 425) das Potential 
dieses #emas noch nicht voll ausschöp".
August 2016 Annemarie A m b ü h l

Johannes Gutenberg-Universität Mainz

Ulrike Brandt

Kommentar zu Epiktets Encheiridion

Heidelberg, Winter. 2015. 411. S. Gr.–8°
(Wissenscha"liche Kommentare zu griechischen und lateinischen Schri"-

stellern)

#is work is a slightly revised version of the author’s 
dissertation accepted by the Philological Faculty of the 
University of Leipzig in 2014. It contains a brief fore-
word, a table of contents, an introduction (32 pages), a 
chapter by chapter commentary on Epictetus’ Enchei-
ridion (280  pages), a bibliography (18  pages), a two-
columned index of subjects and persons (18 pages), a 
two-columned index of Greek terms (6 pages), and an 
index of passages cited (45 pages). A"er discussing the 
introduction I will remark on features of the commen-
tary.

#e introduction divides into �ve sections: the state 
of research, the origin of the Encheiridion, its rela-
tionship to Epictetus’ much longer work the Diatribai 
(Dissertationes), the form of the Ench., and �nally its 
tradition and reception. #e bulk of the introduction 
is devoted to the form of the text, as this aspect is the 
predominant focus of the commentary proper. Brandt 
discusses the genre and title of the Ench., its organiza-
tion and function, and its style and addressees.

She observes that those modern day scholars who 
have placed the Ench. at the center of their investiga-
tions have almost exclusively con�ned themselves to its 
historical in@uence (11–12). #is commentary aims to 
remedy the lack of studies of the literary form of the 

Anzeiger für die Altertumswissenscha", LXIX. Band, Jänner/April 2016, 1./2. He"



19 20

Ench. #e explicit goals of this work are (a) to closely 
scrutinize the Greek text of the Ench. in order to dis-
cuss the terminology, (b) to discuss its philosophical 
and historical classi�cations, (c) to expound its peculiar 
synthesis of rhetorical and argumentative presentation 
in order to elucidate the function of the Ench. as a book 
of exercises for the self-formation of one’s character, 
and (d) to demonstrate the signi�cance of the Ench. in 
its own right, independent of the Diatribai, as one of 
the �rst philosophical handbooks ever (13). #is com-
mentary meets with greater success in reaching goals 
(a), (c), and (d) than aspects of (b).

Brandt dates the arrangement of the Ench. by Arrian 
no earlier than 107–110 AD. She argues that the Maxi-
mos mentioned in Diss. iii.7.3–10, whom Trajan sent to 
the seaport Cassiope on Corcyra (Corfu), is probably 
identical to the governor addressed by Pliny in Ep. 8. 
24, dated to c. 107–110 AD. Moreover, she notes that 
in his commentary on the Ench. Simplicius reports 
that Arrian dedicated the Handbook to a Messale-
nos. Brandt presumes this man is C. Prastina Pacatus 
Messalinus, consul ordinarius in the year 147 AD. She 
suggests that Arrian produced the Handbook at about 
this time, a"er having already written down the Dia-
tribai c. 130 AD, when Epictetus was probably already 
dead. #us, Brandt dates the composition of the Ench. 
by Arrian to between 130 and 147 AD, when he lived 
in Athens, where he held honorary political posts and 
wrote his historical works (14).

Brandt regards the Diatribai and Ench. as not really 
Arrian’s works, but instead considers Epictetus as their 
intellectual originator, even though Epictetus’ views are 
transmitted most fully only through the writings of his 
student (14). #ough she cites Dobbin’s commentary,1 
she neither reports nor comments on his untraditional 
view on authorship of the Diatribai. Dobbin, persuaded 
by Stellwag,2 holds that “Epictetus is responsible for 
composing the Discourses as we have them, but … he 
tried to preserve the dramatic context from which they 
probably developed.”3 Instead of addressing Dobbin’s 
provocative view, Brandt sidesteps this controversy 
altogether. Like others before her, she notes that sty-
listically Arrian’s historical writings clearly di�er from 
those which he compiled in the name of Epictetus. In 
the Anabasis of Alexander Arrian imitates the Attic style 
of #ucydides and Xenophon, whereas in the Indica he 
writes in the Ionic dialect. In Epictetus’ works, however, 
he writes in Hellenistic colloquial Koine (14). #ough 
she grants that these stylistic di�erences could be seen 
as an indication of Arrian’s e�ort to make it clear that 
Epictetus is the actual originator of the Diatribai and 

Ench., Brandt points out that the linguistic di�erences 
between Epictetus’ writings and Arrian’s other works 
could also be due to the dissimilar genres. She con-
cludes that it remains uncertain to what degree Arrian 
was in@uenced by Epictetus not only conceptually, but 
also in the editorial preparation of these works. With 
the letter of dedication directed to Messalinus, Brandt 
thinks that Arrian intended the Ench. to convey the 
best of the content and impact of the philosophy of 
Epictetus (15).

Distrustful of Simplicius’ remark that Arrian com-
piled the Handbook from a compendium ἐκ τῶν 
Ἐπικτήτου λόγων, Brandt rejects the prevailing judg-
ment that the Ench. is a second-rate excerpt and mere 
summary of the Diatribai. She believes that almost half 
of the chapters of the Handbook relate either not at all, 
or only loosely, to the textual material transmitted in 
the Discourses. She does not consider the possibility 
that those chapters derive from the lost books of the 
Diatribai. A key goal of her commentary is to establish 
the importance of the Ench. in its own right (17).

Particularly useful is Brandt’s overview of the con-
ceptual history, and the historical development of the 
genre, of the ἐγχειρίδιον. She observes that the origi-
nal usage of the word ἐγχειρίδιον designated a hand 
weapon, especially a dagger or short sword, in Herodo-
tus and #ucydides in the 5th  c. BCE, and in Plato, 
Sophilos, and Menander in the 4th and 3rd c. BCE. #e 
term designates a textual genre for the �rst time in the 
title of the synopsis of the Epicurean Demetrius Lakon 
handed down in the 2nd c. BCE. On the basis of a 1st c. AD 
reference of Longinus to the Ἐγχειρίδιον of the metrist 
Heliodorus, Brandt deduces that ἐγχειρίδιον denotes 
a handbook even without the postscript βιβλίον (19). 
Yet she notes that the title of the Epictetan Handbook 
retains its ambivalence. Ἐγχειρίδιον refers, on the one 
hand, to the booklet compiled by Arrian that presents 
Epictetus’ philosophical principles in a “handy” way. 
On the other, Ἐγχειρίδιον refers to the practical aim of 
this ethical knowledge, to the handling of the Epictetan 
principles, namely, to continuously have them on 
hand and by means of them to arm oneself against 
every di�cult “assault on life” so as to perfect oneself 
in the art of mastering life (19–20). Brandt notes that 
Epictetus’ Manual is not only handed down with the 
title ἐγχειρίδιον, but also under the name Gnomologion. 
She thinks that as Arrian composed the Ench., he might 
possibly have oriented himself to the Epicurean Κύριαι 
δόξαι or the Pythagorean Gnomologies. #is section of 
the introduction ends with her conclusion that the con-
cept ἐγχειρίδιον designates no clearly de�ned type of 
text, since it could be exchanged for functionally simi-
lar expressions, and that handbook-like texts in multi-
farious forms, with di�erent uses, aims, and value have 
come down to us (21).

#e arrangement of the �"y-three chapters of the 
Ench. is not arbitrary, according to Brandt, since the 

Anzeiger für die Altertumswissenscha", LXIX. Band, Jänner/April 2016, 1./2. He"

1 Dobbin, Robert F. Epictetus, Discourses Book 1. Translated with an 
introduction and commentary. Oxford, 1998.

2 Stellwag, Helena W. F. Epictetus: Het Eerste Boek der Diatriben. Ams-
terdam, 1933.

3 Dobbin, xxii.



21 22

�rst and last chapters frame the rest in two respects. 
First, in a metaethical respect, they each introduce 
the fundamental practice to have on hand (πρόχειρον 
ἔχειν) correct judgments to measure and to judge truly 
the value of particular events (21). Second, in a system-
atic respect, Ench. 1 teaches the reader in an introduc-
tory way how to examine his presentations (χρῆσις τῶν 
φαντασιῶν) correctly and recall the method of cor-
rectly re�ning judgment. Ench. 53 sets for the reader 
the goal of indelibly remembering true presentations 
and always applying them. #e remaining 51 chapters 
lead the reader from the correct testing of presenta-
tions to habitually having correct impressions. Chap-
ters 2 through 21 aim to help the reader cultivate more 
judicious testing of presentations, a calm demeanor, 
and a προαίρεσις (decision) in accordance with nature. 
Chapters 22 through 52 aim chie@y at putting to the 
test this acquired calm demeanor under all conceivable 
circumstances of social life and making it a permanent 
feature of his moral individuality (22).

Brandt relies heavily on Paul Rabbow,4 o"en citing 
and quoting him on topics including μελετᾶν (23), 
ἀσκεῖν (25), sittliches Exerzitium/sittliche Übung (27), 
the praemeditatio (72, 244), προσοχή (137, 228–229), 
χρῆσις φαντασιῶν (149), re@ection on death (153), 
self-examination through monologue (172), rational 
exchange (ἀντικατάλλαξις) (180), ἀποκρίνεσϑαι (239), 
and self-criticism (251).

She argues that the Ench. o�ers meletic exercises and 
asketic exercises equally, not solely one or the other (28). 
#e concept of self-care (ἐπιμέλεια ἑαυτοῦ) coined by 
Socrates is taken up by Epictetus. But whereas self-care 
for Socrates includes care of the condition of the polis, 
for Epictetus self-care reduces to care of one’s inner state 
of mind independently of all external political and eco-
nomic circumstances. Brandt observes that in the Ench. 
self-care consists in self-formation, self-education, and 
self-preservation. So, whereas in Epictetus’ Diatribai 
mental cultivation develops out of educational discus-
sions with a teacher, the Ench. assigns to its reader full 
responsibility for looking a"er himself in all situations 
in life (29). Brandt makes a persuasive case that the 
Ench. is designed to be read not at the beginning, but 
at the end of Epictetus’ educational program. #e stu-
dent reading the Ench. has already learned Stoic theo-
ries of physics and logic. Now he can take up this book 
of exercises and convert his theoretical understanding 
of Stoic philosophy into a permanent state of character 
that trains him in correct practice (30). #e mediating 
text of the Ench. can in fact be dispensed with once the 
good life is actually being lived in long-lasting, ethically 
correct practice (31).

Brandt notes that over the course of the �"y-three 
chapters of the Ench. both the forms of exercise and 

forms of address change. #e imperative μέμνησο 
becomes less frequent while the exhortation to inces-
sant προσοχή increases. Instructions to begin with the 
smallest thing give way to warnings to take seriously 
one’s progress in education. She concludes that this 
pattern indicates that the pro�ciency of the addressed 
παιδευόμενοι increases as the Ench. unfolds (36). 
Brandt sees the Ench. as addressed above all to male, 
well-to-do Roman citizens aspiring to political or mili-
tary careers. It is not primarily intended for those seek-
ing to become Cynics or teachers of Stoicism, because 
such lives are determined by divine calling, not by one’s 
own conviction (36). Brandt provides a good, compact 
account of the tradition and reception of the Ench.

#e commentary on each chapter begins with a brief 
overview, followed by dissection of each phrase of the 
Greek text, with comments running from a paragraph 
to a page or more. Philological scrutiny is the primary 
focus of the commentary. Brandt’s comments on the 
ideas conveyed in the text are sometimes obvious or 
pedestrian. More could have been done to relate the 
details of Epictetus’ philosophy as presented in the 
Ench. with other imperial age Stoics. For example, 
attention to the in@uence of Epictetus’ teacher Muso-
nius Rufus on the doctrines, pedagogies, and exercises 
in the Ench. is sparse and shallow.

To be sure, Brandt’s philological analysis is utterly 
painstaking. But the philosophical pay-o� of this 
meticulous terminological parsing is wanting. Direct, 
substantive philosophical engagement with Epictetus’ 
ideas is not to be found in this commentary. Engage-
ment with interpretative controversies among Epicte-
tus scholars is limited to the introduction, and is both 
rare and brief. For example, consider Ench. 37: “If you 
undertake a role beyond your means, you will not only 
embarrass yourself in that, you miss the chance of a role 
that you might have �lled successfully.”5 #e comments 
on this single-sentence chapter run to two full pages, 
yet include really no discussion of how roles �gure into 
Epictetus’ philosophy. Brandt is aware of a recent work 
on Epictetus’ role theory,6 so it is odd that no citation of 
this work appears in the commentary on Ench. 37. It is 
disappointing that Brandt eschews altogether engaging 
with this fresh treatment of Epictetus’ theory of roles.

To a modern reader, some of the most striking chap-
ters of the Ench. include Ch. 3, on kissing loved ones 
while remembering that they will die, so as not to be 
upset when they do; Ch. 11, on thinking of loved ones 
as on loan, like travelers treat an inn; and Ch. 16, on 
outwardly comforting those grieving with words, but 
not commiserating with them on the inside.  Critics 

Anzeiger für die Altertumswissenscha", LXIX. Band, Jänner/April 2016, 1./2. He"

4 Rabbow, Paul. Seelenführung. München, 1954.

5 #is is the translation of Robert Dobbin, Epictetus: Discourses and 
Selected Writings. London, 2008, 239.

6 Johnson, Brian E. %e Role Ethics of Epictetus: Stoicism in Ordinary 
Life. Lanham, 2014, is cited only once, in passing, in the comments 
on Ench. 17 (142, n. 612).



23 24

who read these chapters condemn Stoics for being 
inhumanly callous and duplicitous. Sadly, Brandt’s 
lengthy comments on these chapters pass over all such 
criticisms in silence. Epictetus’ rhetorical techniques 
also receive far more attention than the logic of his 
arguments.

A great strength of this book its huge breadth of 
scholarly citations. #e bibliography is excellent. One 
omission occurs in the commentary on Ench. 27, where 
reference to a �ne discussion of the archer analogy 
and archery as a stochastic cra"7 is absent. I found few 
printing errors.8

September 2016 William O. S t e p h e n s
Creighton University (Omaha, NE)

Alberto Camerotto

Gli occhi e la lingua della satira. Studi sull’eroe satirico in 
Luciano di Samosata

Mailand/Udine, Mimesis. 2014. 357 S. 8°
(Classici contro, 2.)

Alberto Camerotto (C.), der als Gräzist an der Uni-
versität Ca’ Foscari in Venedig tätig ist, legt mit sei-
nen „Studien zum satirischen Helden bei Lukian von 
Samosata“ (so lautet der Untertitel des Buchs wörtlich 
auf Deutsch) gewissermaßen eine Synthese seiner bis-
herigen Forschungen – einerseits zu Helden-Konzep-
tionen im Epos der Archaik,1 andererseits zur satiri-
schen Schreibweise Lukians2 – vor, indem er sich die 
Aufgabe stellt, die ‚Aretalogie‘ des satirischen Helden 
bei Lukian herauszuarbeiten. Im Vorwort („Premessa“, 
S.  11–13) formuliert C. sein Hauptanliegen genauer: 
Statt satirische #emen in den Texten aufzulisten, frage 
er vielmehr danach, „cos’è la voce della satira e come 
sono fatti quelli che chiamiamo eroi satirici. Ossia come 
bisogna essere, quali virtù speciali bisogna avere e che 
cosa si deve fare per poter parlare liberamente e criti-
care il mondo che ci sta attorno.“ (11–12). 

Das Buch gliedert sich in sechs Kapitel, die man 
thematisch zu vier Übereinheiten zusammenfassen 
könnte (Kap. 2–4 beschreiben in Variation Grundlinien 
desselben #emas, s. u.); in inhaltlicher Folge werden 
zuerst die satirischen Stimmen und Sprachrohre bzw. 
‚Helden�guren‘ (Kap. 1), sodann im Einzelnen Wesen 

(Kap.  2), Taten (Kap.  3), Beobachtungsgabe (Kap.  4), 
Freimut (Kap. 5) und schließlich Lachen (Kap. 6) des 
satirischen Helden beleuchtet; abschließend folgen ein 
Literaturverzeichnis (S.  325–339) und drei hilfreiche 
Indices (S. 341–357) zu Namen, Sachen und Textstel-
len. 

Das erste und zugleich längste Kapitel (S.  15–107: 
„Voci ed eroi della satira“) bietet eine Galerie satirischer 
Helden�guren in den Texten Lukians, „tra autorappre-
sentazione dell’autore, i suoi alias e gli eroi satirici“ (12). 
Die textimmanenten Identi�kations�guren3 sind inso-
fern Repräsentanten einer die Einzeltexte zum Werk 
verklammernden Autor�gur – nicht als realer Autor 
verstanden, eher im Sinne einer „rappresentazione di 
sé“ (S.  18) bzw. einer inszenierten „�gura dell’autore 
satirico“ (S. 63) –, als sie mit der in vielen Texten ano-
nym bleibenden satirischen Textstimme, dem ‚Ich‘ („la 
voce satirica“, u. a. 23), funktionale Ähnlichkeiten auf-
weisen: besonders den Hang zu genauer Beobachtung, 
Beschreibung und Kritik moralischer Missstände einer 
Person, Gruppe oder Gesellscha", denen Hohn und 
Spott gilt (vgl. S. 21: „in rilievo sono sempre le funzioni 
dell’osservare, dell’ indagare, del narrare, della critica e 
del riso.“). Insgesamt betrachtet C. den satirischen Hel-
den – gemäß der programmatischen Passage Bis Accu-
satus 33 – als Produkt einer Hybridisierung der Sokra-
tes-Figur (v. a. von deren Strategien wie eironeia und 
elenchos) mit Aristophanischen Helden wie Dikaio-
polis, Trygaios oder Kremylos, mit anderen Worten als 
‚seriokomisch‘. Dabei werden auch die Unterschiede 
zwischen dem komischen und dem satirischen Hel-
den hervorgehoben (S.  103–105): Während der eine 
auf eine Verkehrung und Veränderung der Welt mit-
tels seines ‚Großen Planes‘ ziele, beschränke sich der 
andere auf die Beobachtung und o�ene Kritik einer 
heuchlerischen Welt, deren wahres Sein er gleichsam 
als Außenstehender demaskiere. Für C. ist der satiri-
sche Held notwendigerweise durch Alterität und Mar-
ginalität gekennzeichnet, die – vergleichbar auch dem 
kynischen Habitus – einen unparteiischen Blick ‚von 
außen‘ auf die Dinge gewährleisten (S. 105–108).

In den folgenden drei Kapiteln wird eine ‚Aretalo-
gie‘ („le virtù“) des satirischen Helden vertiefend und 
umfassend, anhand einschlägiger Textpassagen, darge-
stellt; dabei hält C. fest, dass dessen Charakterzüge nie-
mals Selbstzweck sind, sondern zu je bestimmten Zwe-
cken im Text funktionalisiert werden. Kapitel 2 („Le 
virtù dell’essere“: S.  109–169) nimmt Bezug auf das 
Handeln dieses so andersartigen Helden (vgl. S.  105: 
„L’eroe satirico è per natura un eroe altro“) sowie seine 
besondere Lebensweise. Kennzeichen sind hier das 
paradoxe, äußerlich befremdliche, ja bisweilen ins Exo-

Anzeiger für die Altertumswissenscha", LXIX. Band, Jänner/April 2016, 1./2. He"

7 Striker, Gisela. “Following nature: A study in Stoic ethics,” Oxford Stu-
dies in Ancient Philosophy 9: 1–73 (1991); reprinted as pp. 221–280 in 
Essays in Hellenistic Epistemology and Ethics. Cambridge, 1996.

8 ‘Doktovater’ for ‘Doktorvater’ (5); ‘adressed’ for ‘addressed’ (31, 
n.  109); ‘Wahnehmung’ for ‘Wahrnehmung’ (58); ‘Dergestelt’ for 
‘Der gestalt’ (137); ‘graucht’ for ‘braucht’ (142).

1 Vgl. hierzu Alberto Camerotto, Fare gli eroi. Le storie, le imprese, le 
virtù: composizione e racconto nell’epica greca arcaica, Padua 2009.

2 Vgl. ders., Le metamorfosi della parola. Studi sulla parodia in Luciano 
di Samosata, Pisa/Rom 1998.

3 Dazu zählen etwa Loukianos, Lykinos, Tychiades, Menippos, Kynis-
kos, Mikyllos, der Hahn in der gleichnamigen Schri", Anacharsis, 
Timon, Nigrinos, Demonax oder Momos.


